
 
 

ISSN 1809-046X 

44 
                                                                                                

 
Estação Científica - Centro Universitário Estácio Juiz de Fora . v. 

20. nº 35, JUL./DEZ., 2025. 

 

 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index 

 

Artigo de reflexão              Link do doi: https://doi.org/10.5281/zenodo.18332286 
 
 
 

¿SERÍA POSIBLE HABITAR UNA TIERRA SIN MAL? UN ENSAYO SOBRE 
HEIDEGGER EN EL ANTROPOCENO 

 

WOULD IT STILL BE POSSIBLE TO INHABIT A LAND WITHOUT EVIL? AN 
ESSAY ON HEIDEGGER IN THE ANTHROPOCENE 

 

Ivan Fortunato 1  

Milagros Elena Rodríguez 2  
 

 

RESUMEN 

Este artículo propone una reflexión sobre las formas de habitar la Tierra en tiempos 

de hiperconectividad, crisis ambiental y estetización de la vida. A partir de una 

metodología errante, guiada por la metáfora de la fuga, se recorren caminos entre el 

pensamiento de Heidegger, el mito guaraní de la Tierra sin Mal y las críticas a la 

racionalidad técnica. Desde la noción de Antropoceno/Capitaloceno, se destaca la 

dimensión colonial y extractivista de la actual crisis ecológica. La narrativa busca 

tensionar las lógicas lineales del conocimiento y señalar cosmologías del Sur que 

proponen formas más éticas, sensibles y enraizadas de estar en el mundo.  

PALABRAS-CLAVE: Habitar; Tierra sin Mal; Antropoceno; Capitaloceno; 
metodología errante.  

 

ABSTRACT 

This article proposes a reflection on the ways of inhabiting the Earth in times of 

hyperconnectivity and the aestheticization of life. Drawing on an errant methodology 

 
Autor corresponde: Ivan Fortunato, ivanfrt@yahoo.com.br 
 
1 Instituto Federal de São Paulo (IFSP), campus Itapetininga, São Paulo, Brasil. 
2 Universidade de Oriente (UDO), Cumaná, Sucre, Venezuela.  
 
 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index
https://orcid.org/0000-0002-1870-7528
https://orcid.org/0000-0002-0311-1705


                                                                      

Estação Científica - Centro Universitário Estácio Juiz de Fora . 

v. 20. nº 35, JUL/DEZ., 2025. 

 

 
45 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index 

 

guided by the metaphor of escape, it navigates paths between Heidegger’s thought, 

the Guarani myth of the Land without Evil, and critiques of technical rationality. 

Through the lens of the Anthropocene/Capitalocene, the colonial and extractivist 

dimensions of the current ecological crisis are highlighted. The narrative seeks to 

challenge linear logics of knowledge and point toward Southern cosmologies that 

propose more ethical, sensitive, and grounded ways of being in the world. 

KEYWORDS: Dwelling; Land without Evil; Anthropocene; Capitalocene; Errant 

Methodology. 

 
PRELUDIO, O UNA BREVE INTRODUCCIÓN A LO QUE SE PRETENDE 

DESARROLLAR 

 

Este artículo examina los mitos y las narrativas del Sur en la comunicación 

ambiental, en diálogo con las formas digitales contemporáneas de existencia en el 

mundo. Al integrar estas dos dimensiones, buscamos reflexionar sobre cómo las 

cosmologías ancestrales y los conocimientos no hegemónicos pueden cuestionar y 

enriquecer los debates contemporáneos sobre la mediación tecnológica en nuestras 

relaciones con la Tierra. 

Así, proponemos una aventura epistemológica itinerante, que parte del 

concepto de habitar (wohnen), propuesto por Martin Heidegger (1954), para 

redescubrir, en el contexto digital y virtualizado de nuestro tiempo, los caminos hacia 

la Tierra sin Mal (Clastres, 1978; z\asNavarro, 1995). Se trata de una búsqueda de 

otros modos de existencia y de relación con el entorno, guiados por narrativas que 

resisten y subvierte la lógica del progreso lineal y la colonialidad del conocimiento. 

Consolidamos esta aventura a través del ensayo, una forma de producción de 

conocimiento probablemente iniciada por Michel de Montaigne, en la que “el ensayista 

debe ponerse a prueba” (Starobinski, 2011, p. 19). Aunque no es muy común, a veces 

algunos investigadores se atreven a ensayar (Costa, 2012; Corrêa, 2014). Esto 

porque el ensayo es un modo de resistencia decolonial en medio de las metodologías 

opresivas; y se da en escenarios de motivación personal de los autores; pero sin 

embargo científica.  

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index


                                                                      

Estação Científica - Centro Universitário Estácio Juiz de Fora . 

v. 20. nº 35, JUL/DEZ., 2025. 

 

 
46 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index 

 

Así, el objetivo de este ensayo es presentar una perspectiva sobre cómo una 

ecología ancestral, arraigada en las cosmologías del Sur, puede ofrecer caminos 

hacia formas más saludables, sensibles y respetuosas de habitar la Tierra en tiempos 

de hiperconectividad, gobernanza algorítmica y hegemonía simbólica de las redes 

sociales. 

Para lograr el objetivo propuesto, se adoptó en un enfoque ensayístico y 

exploratorio, basado en referencias interdisciplinarias que conectan diferentes 

campos de las humanidades y las ciencias sociales. Al igual que escritos anteriores 

(Rodríguez; Fortunato, 2022; Fortunato, 2023), este artículo adoptó un carácter 

reflexivo y experimental. 

La naturaleza reflexiva y experimental nos lleva a una profunda reflexión sobre 

las ideas que consultamos en los autores y sus contribuciones, sin la ceguera 

epistemológica de actuar a la luz de ideas que puedan ser contradictorias con la 

salvaguarda de la vida. Así, habitar con la muerte de la vida, la destrucción del 

planeta, y la decadencia de nuestros congéneres es no existir. En el caso, por 

ejemplo, de nuestro inmenso patrimonio natural, la presencia humana puede significar 

su alteración y, por lo tanto, su salvaguarda estaría en riesgo; esta presencia debe 

ser de preservación, sin transformar el hábitat natural. 

La elección de lo que se ha denominado una perspectiva epistemológica 

errante busca, precisamente, abrir espacio para los conocimientos ancestrales y las 

cosmologías del Sur, en conjunción con los desafíos contemporáneos de la era digital. 

Así, la narrativa desafía las lógicas lineales de producción de conocimiento, 

especialmente aquellas moldeadas por la racionalidad técnica y los sistemas de 

mediación digital (como algoritmos, plataformas e infraestructuras digitales), que 

filtran, organizan y ejecutan el conocimiento en la época contemporánea. Con el 

apoyo de referencias interdisciplinarias, el objetivo lleva a construir significados a 

partir de los cambios conceptuales y la interrelación de ideas y cosmologías. 

Además, nos inspiramos en la estructura de la fuga musical que, según The 

Oxford Companion to Music (Latham, 2011), designa una composición en la que tres 

o más voces entran sucesivamente, cada una “persiguiendo” metafóricamente a la 

anterior. Así, la fuga en este texto funciona como una metáfora para proponer una 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index


                                                                      

Estação Científica - Centro Universitário Estácio Juiz de Fora . 

v. 20. nº 35, JUL/DEZ., 2025. 

 

 
47 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index 

 

conversación entre autores de diferentes campos, en la que cada voz retoma y 

desarrolla el tema que, metafóricamente, experimenta la contemporaneidad. 

De este modo, el texto se despliega en una (re)lectura del habitar 

heideggeriano en contraste con la búsqueda de la Tierra sin Mal. También esboza 

una breve incursión en el Antropoceno con el objetivo de comprender cómo un habitar 

digital puede vincularse con la Tierra sin Mal.  

Al final, se espera que este escrito contribuya a la expansión de epistemologías 

que nos permitan soñar y construir otros modos de existencia, preguntándonos, sin 

pretensiones de una respuesta definitiva: ¿sería aún posible habitar una Tierra sin 

Mal, o ésta se ha vuelto meramente Instagrameable? Es decir, ¿Estamos hablando 

de un territorio para ser vivido, o ha sido reducido a una imagen pensada para ser 

compartida en las redes sociales? 

 

ESCAPE, ¿O QUÉ PASARÍA SI HEIDEGEER SUPIERA QUE ES POSIBLE 

HABITAR UNA TIERRA SIN MAL? 

 

Habitar, tal como lo entendía Martin Heidegger, no es simplemente vivir u 

ocupar un espacio físico. Es, más bien, una experiencia ontológica, una forma de 

estar en el mundo que se realiza mediante una interacción cuidadosa con nuestro 

entorno. En su famoso ensayo “Bauen, Wohnen, Denken”, traducido como “Construir, 

Habitar, Pensar”, Heidegger (1951) propone que la auténtica construcción no se limita 

a erigir muros, sino que surge del habitar, es decir, de una interacción significativa 

con el espacio, el tiempo y los demás. 

Heiddeger (1951, p. 1) escribió que “construir no es, en sentido estricto, un 

mero medio para habitar. Construir ya es, en sí mismo, habitar”. Esto significa que el 

acto de construir solo adquiere sentido cuando se basa en la experiencia de habitar, 

es decir, en una interacción cuidadosa con el mundo. De este modo, el autor atribuye 

al verbo “habitar” una profundidad existencial, ética y poética que la cotidianidad 

técnica y funcionalista de la modernidad ha vaciado. 

Esta crítica del mundo técnico se profundiza en La pregunta por la técnica, 

texto en el que Heidegger (2007) distingue la técnica como simple instrumento (medio 

para un fin) de su “esencia”, a la que llama Gestell. Es un modo de revelación que 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index


                                                                      

Estação Científica - Centro Universitário Estácio Juiz de Fora . 

v. 20. nº 35, JUL/DEZ., 2025. 

 

 
48 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index 

 

desafía y requisa el mundo como mero acervo de recursos, transformando todo, 

incluidos los seres humanos, en subsistencia. “La técnica no es lo mismo que la 

esencia de la técnica [...] Por lo tanto, la esencia de la técnica tampoco es técnica en 

absoluto” (Heidegger, 2007, p. 375). 

Pero, una vez más, nos preguntamos: ¿sería posible que los humanos vivieran 

sin construir de forma éticamente responsable, para no degradar el patrimonio 

natural? ¿Han comprendido los humanos que, al crear, el acto de habitar y vivir se 

basa en la naturaleza, siendo la naturaleza misma, y que transformarla conduce a la 

destrucción? 

Sabemos que habitar y construir se han confundido y se han llevado a cabo 

con base en la lógica de la conquista de la naturaleza. Este es un concepto antiguo, 

impuesto por los invasores con base en su cosmovisión de la muerte. Conquistar para 

masacrar; lo mismo que ya habían hecho en África, en sus propios continentes, y 

luego impuesto en este lado del planeta, en una violencia epistémica en la que 

conquistar se convierte en sinónimo de destruir. ¿Nos ha quedado, como legado de 

la colonización global, la idea de que habitar es conquistar? La respuesta puede no 

ser muy alentadora. 

Desde esta perspectiva, la tecnología moderna no es una mera extensión de 

nuestra capacidad productiva, sino una estructura ontológica que configura la forma 

en que la realidad se nos presenta. Así, mientras que habitar requiere “cuidado”, una 

escucha atenta del mundo, el imperio de la tecnología impone una lógica de 

extracción, control y lucro; este es el fin último de la lógica de conquista establecida 

por la colonización. Así, se pierde la dimensión del habitar poético, que implica 

pertenencia, apertura al misterio y cohabitación con lo sagrado. 

Habitar se convierte así en una forma esencial de estar en el mundo. Es 

involucrarse en una relación de pertenencia con la Tierra, entendida como aquello 

que sustenta y cobija. Habitar es cuidar lo cercano, construir en el sentido de 

preservar, proteger y hacer surgir el significado en el encuentro entre el cielo, la tierra, 

los mortales y lo divino. Esto es lo que Heidegger (1951) llama cuadratura, que es la 

estructura fundamental del habitar. 

Juntos, los cuatro polos de la cuadratura forman un tejido relacional que 

sustenta la existencia humana en su totalidad. La tierra es aquello que sustenta, nutre 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index


                                                                      

Estação Científica - Centro Universitário Estácio Juiz de Fora . 

v. 20. nº 35, JUL/DEZ., 2025. 

 

 
49 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index 

 

y cobija, pero también aquello que necesita ser cuidado, no dominado. El cielo 

representa el tiempo cíclico, el misterio de lo que trasciende la razón, la alternancia 

de las estaciones y el horizonte del infinito. Los mortales son humanos en su condición 

finita, aquellos que saben que morirán y, por lo tanto, son capaces de cuidar. Los 

divinos, finalmente, son aquellos que se refieren a lo sagrado, a aquello que excede 

el control técnico y nos obliga a reconocer nuestras limitaciones y a reverenciar la 

vida. 

En este sentido, la experiencia plena del habitar, según Heidegger (1951), se 

logra en el equilibrio de la cuadratura, cuando ninguna dimensión suprime a la otra. 

Sin embargo, el filósofo alemán observa que el mundo moderno ha promovido la 

disolución de esta cuadratura, a medida que la tecnología moderna y la racionalidad 

instrumental han alterado este equilibrio. Hemos dejado de habitar poéticamente y 

hemos comenzado a ocupar, explotar y automatizar. El mundo se ha convertido en 

un objeto de manipulación, y nosotros, los humanos, somos trabajadores de un 

sistema que lo transforma todo en datos, recursos, mercancías o contenido. 

Lo que Heidegger (1951) denunció, y que sigue siendo tan actual como 

urgente, es que al olvidar el ser, también olvidamos el habitar. Perdemos el sentido 

de pertenencia y cuidado; el cuidado de uno mismo, de los demás y del mundo 

habitado. En lugar de estar en el mundo, nos volvemos contra él, o por encima de él, 

sosteniendo una lógica de separación y dominación. Este olvido del ser es, en 

esencia, una ruptura con la propia condición humana. Pues lo que nos hace humanos 

no es la capacidad de controlar, sino la apertura al misterio, la sensibilidad hacia los 

demás, la capacidad de cuidar. 

He aquí, entonces, preguntas imperiosas: ¿Qué pasaría si Heidegger supiera 

que, en el Sur Global, existen pueblos que nunca han dejado de habitar una Tierra 

Sin Mal? ¿Qué existen cosmologías que nunca han disociado el cielo de la tierra, lo 

vivo de lo muerto, lo visible de lo invisible? ¿Qué existen mitologías que no han 

sucumbido a la tecnología ni a la colonización ontológica y epistemológica del 

Occidente moderno? 

Habitar sería entonces lo opuesto a colonizar, pues implica respetar el tiempo 

del mundo, el ritmo de las estaciones, la fragilidad de la vida. Esto es lo que los 

pueblos indígenas siempre han sabido: que no estamos en la Tierra, sino con ella. 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index


                                                                      

Estação Científica - Centro Universitário Estácio Juiz de Fora . 

v. 20. nº 35, JUL/DEZ., 2025. 

 

 
50 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index 

 

Que no caminamos sobre un paisaje, sino entre fuerzas que nos preceden, nos 

permean y nos trascienden. 

Habitar es vivir de la naturaleza, de su alimento y refugio, de la forma en que 

acoge a seres sin seres, en su conquista que es la colonización, diciéndole a la 

naturaleza cómo cobijarlos. Pero ¿es posible comprender esta belleza de las acciones 

de la naturaleza si no creemos en la creación de Dios que acomoda la tierra para que 

los seres vivan? ¿Si no hay un respeto urgente, sin el cual no podríamos habitar? Ya 

sabemos que, bajo las religiones que apoyan la masacre en nombre de la invasión, 

no podemos comprender esto. 

Pero, desde el respeto al orden de la creación, sí; pues podemos comprender 

que la naturaleza, la tierra, precedió al ser, y que, por amor a ella, se preparó para 

vivir no mediante la conquista, sino mediante un habitar respetuoso, conscientes de 

que, sin este hogar, este refugio, este alimento, no podemos existir. Esta es una 

perspectiva social, ambiental y espiritual que Raimon Panikkar llama ecosofía: el arte 

de habitar el planeta. “La ecosofía va mucho más allá de la visión de la Tierra como 

un ser vivo; nos revela la materia como un factor de la realidad tan esencial como la 

conciencia o lo que solemos llamar lo divino” (Panikkar, 2005, p. 202). 

Esta sabiduría se expresa, entre otras cosas, en la Tierra Sin Mal. Como la 

describe Helene Clastres (1978), esta Tierra constituye uno de los mitos centrales de 

la cosmología guaraní. Lejos de referirse a un paraíso trascendente o a una utopía 

inalcanzable, es una realidad buscada activamente en la vida, en esta vida habitada 

en, sobre y con la Tierra. 

Esto significa que la Tierra sin Mal no es un más allá, sino un más allá. Es decir, 

no se proyecta tras la muerte, sino que se inscribe en la vida cotidiana como un 

horizonte al que se llega mediante la acción ritual, el canto, la danza y la escucha de 

los sueños. La búsqueda constante de la Tierra sin Mal revela una morada en 

constante cambio, pero también en armonía con las fuerzas vivas del mundo. 

Cuando hablamos de una Tierra sin Mal es porque reconocemos que los males 

de la Tierra vienen de los seres humanos, quienes son los portadores del mal que 

empiezan por querer moldear la naturaleza, la Tierra que es primera en la creación, 

a ellos y primero a sus caprichos de explotación y luego a hechos más insólitos que 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index


                                                                      

Estação Científica - Centro Universitário Estácio Juiz de Fora . 

v. 20. nº 35, JUL/DEZ., 2025. 

 

 
51 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index 

 

impone el globalismo, como la propia alteración de la naturaleza del ser humano que 

llevan dentro de sí. 

Según Eduardo Navarro (1995), la Tierra sin Mal, conocida como Yvy Marã-e'y 

por los guaraníes, es una religión sin panteón ni teología, en la que se puede entrar 

físicamente, ya que la muerte no es condición necesaria para alcanzar el paraíso. 

Esto nombre indica una forma ideal de existencia, de bienestar colectivo, anterior a la 

corrupción técnica del mundo actual, que también podría traducirse como “tierra sin 

imperfección”, “tierra sin maldad” o “tierra incorrupta”. 

La Tierra sin Mal, explica Navarro (1995, p. 65), tiene “existencia geográfica y 

realización histórica”. No es un paraíso mítico en el más allá, sino un lugar posible en 

esta vida. Es una construcción concreta y colectiva que expresa el deseo de otras 

formas de vida, lejos de la guerra, el hambre, la esclavitud y las rupturas impuestas 

por la colonialidad.  

De un trocito de esta Tierra sin Mal en una playa virgen, perfecta y 

absolutamente incontaminada, una de las pocas que podemos visitar. Sin embargo, 

a medida que se construyen edificios y hoteles en las cercanías, sus aguas se 

contaminan rápidamente por los residuos tóxicos que llegan rápidamente. Aguas que, 

aunque no nos demos cuenta, ya están contaminadas por la interacción de todo el 

planeta con ellas, lo que, dada su complejidad, ya ha tenido un impacto en ellas. 

Navarro (1995) observa que el acceso a esta Tierra se guía por sueños, 

visiones y cantos, y que estos se consideran una guía espiritual que guía los caminos 

de quienes la buscan. No se trata, por lo tanto, de un destino territorial por conquistar, 

sino de una dimensión de la existencia que se realiza en movimiento y en escucha 

del mundo. La Tierra sin Mal, en este sentido, es una práctica de habitar que se opone 

al sedentarismo y a la lógica del control y la dominación. 

La Tierra Sin Mal es, por lo tanto, una categoría ontológica y política que 

expresa una forma de estar en el mundo donde el habitar es inseparable de la libertad 

y la comunión con el tiempo de la Tierra. Rechaza la separación entre el mundo 

humano y el natural, entre el cuerpo y el espíritu, entre vivir y soñar. Desde esta 

perspectiva, el habitar guaraní se opone a la colonización: no se trata de ocupar, 

dominar ni extraer, sino de caminar con la Tierra, convivir con otros seres y construir 

una vida donde el bien común no sea una abstracción, sino una práctica cotidiana. 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index


                                                                      

Estação Científica - Centro Universitário Estácio Juiz de Fora . 

v. 20. nº 35, JUL/DEZ., 2025. 

 

 
52 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index 

 

Por lo tanto, es posible afirmar que la Tierra Sin Mal no es un pasado perdido 

ni un futuro inalcanzable, sino un poder que resiste en el presente. Resiste en los 

conocimientos, las memorias y las prácticas ancestrales que no han sido aniquiladas. 

Además, no es un lugar fijo, sino una forma de caminar, de sembrar, de escuchar, 

quizás similar a lo que Heidegger (2007) buscaba al proponer una existencia abierta, 

pero que no logró reconocer en la tecnología. 

Así, proponer el redescubrimiento de la Tierra sin Mal en el pensamiento 

heideggeriano también implica reconocer y desafiar los límites de este horizonte. 

Traslada la ontología más allá de sus fundamentos europeos, abriéndola a las 

cosmologías del Sur Global y a las exigencias de una crítica decolonial.  

De esto surgen varias preguntas: ¿cómo puede el habitar heideggeriano 

interactuar con modos de existencia que no han sido devastados por la modernidad 

tecnológica? ¿Cómo podemos tender puentes entre la cuadratura y la sabiduría 

ancestral? ¿Cómo podemos reconocer que la escucha, la finitud y el cuidado siempre 

han estado presentes en las cosmologías indígenas y que son claves para un habitar 

aún posible? 

No es nuevo, como señaló Guy Debord (2003) en 1967 en su manifiesto La 

sociedad del espectáculo, que la experiencia vivida sea sustituida por imágenes que 

crean una supuesta forma de habitar el mundo. Vivir es actuar, lo cual implica una 

curaduría del yo que deja de habitar para desplegar una personalidad protagonista 

que tiene el planeta como telón de fondo y a otros como actores secundarios. 

Baudrillard (1991, p. 8) profundizaría aún más esta reflexión al sugerir que ya 

no vivimos entre imágenes que representan la realidad, sino entre simulacros. Es 

decir, entre imágenes que simulan, que inventan una realidad que nunca existió; “una 

realidad sin origen ni realidad: hiperreal”. En la era actual, marcada por la hegemonía 

simbólica de las redes sociales, la gobernanza algorítmica y la estetización de la vida, 

esto sugiere que la experiencia de habitar tiende a diluirse en simulacros, que no son 

más que apariencias y espectáculos. 

Regresar a Heidegger (1951; 2007) en este contexto es, por lo tanto, un gesto 

ambiguo. Por un lado, nos ofrece una poderosa crítica de la racionalidad técnica y 

una invitación a escuchar y a ser cuidadosos. Por otro, nos obliga a reconocer los 

límites de una filosofía que, si bien radical, no escapa a las sombras del 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index


                                                                      

Estação Científica - Centro Universitário Estácio Juiz de Fora . 

v. 20. nº 35, JUL/DEZ., 2025. 

 

 
53 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index 

 

eurocentrismo. El reto reside en cruzar estos límites, en hacer de la filosofía un cruce, 

un punto de encuentro entre saberes. De ahí la pregunta, como ejercicio poético y 

político: ¿Sería aún posible habitar una Tierra sin Mal, o se ha vuelto simplemente 

fotografiable en Instagram? 

Sin embargo, parece que vivir el presente es una puesta en escena continua, 

un montaje, una ficción. La casa como vivienda se ha convertido en escenario; la 

comida, los eventos, las experiencias... todo se ha vuelto contenido efímero, que dura 

segundos y expira en un día. La Tierra, que durante siglos dejó de ser considerada 

madre, tierra sagrada o fuente de recursos, ahora se trata como un telón de fondo 

para selfis, reducida a un telón digital para una existencia que se desvanece en 

stories, likes e interacciones (igualmente fugaces). 

Esta reducción es un síntoma profundo de un paradigma civilizatorio que 

separa a los humanos de la naturaleza, como si esta existiera para servirles y, como 

se ha señalado recientemente, para ser preservada y así crear una supuesta 

sostenibilidad ambiental. En este contexto, la tecnología, que podría ser una 

mediación de cuidado y comunión, se instrumentaliza para expandir el control (y la 

venta) de los recursos naturales, pero no para expandir el vínculo original que 

tenemos con el planeta habitado. 

Sería ilusorio pensar que, si las tecnologías creadas por el hombre manipularan 

a los propios humanos, no harían lo mismo con la naturaleza; sin duda lo harían. 

Además, sabemos que los instrumentos utilizados para la conquista llevan las 

intenciones de quienes oprimen, quienes inducen la destrucción de la Tierra al intentar 

habitar otros planetas. Las acciones de los opresores y los oprimidos que no 

despiertan sus conciencias son la locura llevada a su máxima expresión. Este es un 

anhelo Freiriano que debemos reexaminar en nuestra práctica (Freire, 1987). 

Es dentro de esta lógica que se arraiga una peligrosa división entre ser humano, 

técnica y entorno. Como advierte Massimo Di Felice (2021): 

 

[...] la idea del hombre separado del medio ambiente y autónomo en relación 

con la tecnología nos parece no sólo insostenible, sino incluso peligrosa, ya 

que se presenta claramente, como supuesto filosófico, como una de las 

principales causas de la actual crisis ecológica y del inicio de la nueva era 

geológica denominada Antropoceno (Felice 2021, p. 5). 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index


                                                                      

Estação Científica - Centro Universitário Estácio Juiz de Fora . 

v. 20. nº 35, JUL/DEZ., 2025. 

 

 
54 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index 

 

 

En esta era denominada Antropoceno, los autores Eduardo, Felippe y Silva 

(2021, p. 7) afirman que “los cambios provocados por las actividades humanas son 

considerados tan intensos que muchos investigadores los igualan o incluso los 

evalúan como superiores a las fuerzas de transformación de la propia naturaleza”. 

Pero el Antropoceno presenta una vaguedad; implica una retórica basada en 

las mismas concepciones, en última instancia coloniales, que el poscolonialismo, que 

busca descolonizar en el corazón mismo del colonialismo, pero nos deja en el Sur 

atrapados en la misma minimización y opresión. Sabemos que el cambio global 

antropogénico es, de hecho, una consecuencia de la relación explotadora de la 

modernidad con la naturaleza como proyecto colonial, pero la idea del Antropoceno 

exige más del propio capitalismo para transformar la historia en su conjunto 

(Mauelshagen, 2012).  

Para Eduardo Barcelos (2024), el concepto de Antropoceno surge de la idea 

de que la humanidad se ha convertido en una fuerza geológica capaz de modificar 

profundamente los sistemas naturales del planeta, provocando una crisis ambiental 

generalizada. Esta noción, explica el autor, si bien plantea una importante crítica a la 

escala e intensidad de las acciones humanas en el contexto de la crisis ecológica, 

cae en una trampa: diluye las desigualdades históricas, políticas y económicas que 

estructuran el mundo y sus modos de destrucción. En otras palabras, atribuye una 

culpabilidad homogénea y abstracta a la humanidad. 

Esta trampa conceptual termina generalizando y culpabilizando a todos los 

seres humanos por igual de la actual crisis ambiental. En contraste, explica Barcelos 

(2024), el concepto de Capitaloceno ofrece una clave analítica más convincente al 

ubicar la crisis ambiental en el marco del capitalismo como proyecto histórico 

específico y su lógica de explotación, mercantilización de la vida y colonización (de 

personas, culturas y naturaleza). 

Según Barcelos (2024, p. 404), hablar del Capitaloceno significa, por lo tanto, 

rechazar la idea de que “no hay alternativas”. Es reconocer que la crisis ecológica no 

proviene de una esencia humana destructiva, sino de decisiones políticas y 

económicas tomadas por sujetos históricos concretos, cuyos intereses se entrelazan 

con el mantenimiento de un sistema que se beneficia de la destrucción. Al situar la 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index


                                                                      

Estação Científica - Centro Universitário Estácio Juiz de Fora . 

v. 20. nº 35, JUL/DEZ., 2025. 

 

 
55 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index 

 

crítica en la historia, el Capitaloceno nos devuelve la posibilidad de actuar, resistir e 

imaginar otros mundos posibles. Esto se debe a que se vuelve posible y relevante 

identificar quién se beneficia, quién sufre y quién resiste. 

En este sentido, la ruptura entre lo humano y el mundo, fomentada por la lógica 

colonial y las performatividades espectaculares, encuentra su desarrollo más agudo 

en el Antropoceno (o, ¿Sería más preciso decir, el Capitaloceno?). No se trata de un 

cambio en los ciclos geológicos, sino de un cambio epistémico que exige repensar las 

formas en que habitamos este planeta, o dejamos de habitarlo para obtener 

ganancias y actuar. ¿En qué clase de mundo vivimos? ¿Y qué mundos podemos 

construir aún, juntos, si somos capaces de reconectar lo que ha estado separado? 

Una posible respuesta sería habitar la Tierra, no solo actuar en ella. Esto 

requiere romper con los simulacros, cada vez más potenciados por algoritmos 

virtuales e inteligencias artificiales (supuestas), que nos prometen experiencia, pero 

que, en última instancia, nos distancian de la cuadratura de Heidegger. 

 

TOCCATA: HABITAREMOS CON UN ARTE SABIO O PERECEREMOS  

 

Vivir con comodidad y seguridad, sin transformación, ya parece una misión que 

ya es demasiado tarde para emprender. Por ello, emerger a la vida con el arte de vivir 

debería ser ahora una visión de recivilización. Una renovación urgente, necesaria y 

consciente, en la que podamos vivir en armonía con el planeta y cuidarlo. 

No creemos que, tras conquistar con la fuerza y transformar la naturaleza con 

devastación, seamos capaces de reparar lo dañado. Pero, en medio de esta 

destrucción, ¿seremos capaces de detener esta aberración que es la destrucción de 

la humanidad al destruir la naturaleza? Sabemos que esto no es una opción, sino el 

único camino posible para la humanidad. 

Así, en el sabio arte de habitar el planeta, desde su compleja creación, los 

seres humanos debemos redimirnos de los males que nosotros mismos hemos 

causado. Comprender que la Tierra clama, responde y advierte sobre esta herida 

debería ser una diatriba dirigida a la humanidad misma, como un llamado a la reflexión 

crítica sobre nuestra forma de vida. 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index


                                                                      

Estação Científica - Centro Universitário Estácio Juiz de Fora . 

v. 20. nº 35, JUL/DEZ., 2025. 

 

 
56 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index 

 

Pero nada de esto es posible mientras los seres humanos elijan vivir vidas 

opresivas, obedeciendo la conciencia del opresor y sirviéndole. Nuestras 

cosmovisiones han evolucionado con el tiempo, pero la prueba de que seguimos 

oprimidos es que, en el fondo, no podemos reemplazar fácilmente el conocimiento 

que impone la tecnología por aquel que cuestiona y deconstruye las falsas verdades 

sobre la existencia. 

En la obra titulada Saberes ancestrales - ecosofía: re-ligajes decoloniales 

planetario (Rodríguez, 2024) se presentó diversos impactos descoloniales y 

complejos derivados de la destrucción y la opresión. El texto buscó profundizar en la 

ecología del conocimiento ancestral, entendida como una sabiduría profundamente 

espiritual de la Tierra misma, que se revela a los seres humanos cuando la perciben 

con amor. Al mismo tiempo, muestra que esta ecología fue derrotada por la 

explotación y destrucción de la naturaleza y la humanidad misma por parte del 

capitalismo, que genera riqueza para unos pocos y pobreza para la mayoría. 

Sabemos que es urgente superar cierta forma de pensar sobre la ecología, en 

la que la ética humana se considera algo normal y no siempre cuestionado. Por 

ejemplo, a menudo se cree que explotar la naturaleza forma parte del progreso, sin 

considerar las consecuencias. Para cambiar esta perspectiva, necesitamos adoptar 

una perspectiva más amplia y compleja, que considere todo como interconectado.  

Además, también es importante adoptar el pensamiento decolonial, que va 

más allá de las críticas al colonialismo tradicional y propone cambios reales en 

nuestra forma de ver el mundo. Con esto, podemos redescubrir el equilibrio entre la 

materia y el espíritu, o entre el cielo, la tierra, los mortales y lo divino. “Reflexionar 

sobre el conocimiento ancestral- ecosófico que somos nos eleva naturalmente, en 

nuestra afectividad cognitivo-afectiva-espiritual, a la sensibilidad debida a nuestras 

limitaciones para crear la naturaleza” (Rodríguez, 2024, p. 1). 

Sabemos también que la destrucción de la Tierra ha sido consecuencia de las 

decisiones del colonialismo global. Pero, en última instancia, ¿Quién las pone en 

práctica? El opresor al que servimos. Aquí reside la belleza de nuestra contribución: 

hacer lo que debemos, incluso en medio de la decadencia, es una cuestión de 

conciencia y de vida. 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index


                                                                      

Estação Científica - Centro Universitário Estácio Juiz de Fora . 

v. 20. nº 35, JUL/DEZ., 2025. 

 

 
57 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index 

 

Por lo tanto, redescubrir la Tierra sin Mal no es un regreso nostálgico, sino una 

tarea ética y política: escuchar otras formas de existencia para resistir las lógicas 

coloniales que la deshabitan. Si el Antropoceno/Capitaloceno expone los límites de 

un sistema basado en la extracción y la exhibición, quizás las cosmologías del Sur 

nos recuerden que aún es posible habitar poéticamente, entre el cielo y la tierra, entre 

mortales y seres divinos, con los pies en la tierra y nuestros sueños en el mundo. La 

pregunta no debería ser si hay futuro, sino si sabremos (re)habitar el planeta de una 

manera que ya no nos obligue a preocuparnos por un posible fin. 

Parafraseando a Aílton Krenak (2019), he aquí una idea para posponer el fin 

del mundo: recuperar el conocimiento que siempre estuvo presente. 

 

Agradecimientos 

El autor da investigação agradece a Eduardo Navarro pelo texto que possibilitou 

conhecer a Terra sem Mal. La autora cristiana no religiosa agradece a Dios el creador 

de los cielos y la tierra su amor infinito, por tenernos aún con vida en medio de la 

profunda inhumanidad del ser, que no ha tomado conciencia de tan inmensa gracia 

en el sacrificio de Jesucristo. Cuanto anhelo tus maravillas mi Dios amado, Padre de 

la tierra-patria, sé de tu palabra cumplida “por tanto, he aquí, volveré a hacer 

maravillas con este pueblo, prodigiosas maravillas; y perecerá la sabiduría de sus 

sabios, y se eclipsará el entendimiento de sus entendidos” (Isaías 29:14). 

REFERENCIAS  

BARCELOS, E. Antropoceno e Capitaloceno. In: CARMO, Valter do. (org.) 

Dicionário de Ecologia Política.  

 

BAUDRILLARD, J. Simulacros e simulação. Trad. Maria João da Costa Pereira. 

Lisboa: Relógio D’Água, 1991. 

 

CLASTRES, H. Terra sem mal. Trad. Renato Janine Ribeiro. São Paulo: 

Brasiliense, 1978. 

 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index


                                                                      

Estação Científica - Centro Universitário Estácio Juiz de Fora . 

v. 20. nº 35, JUL/DEZ., 2025. 

 

 
58 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index 

 

CORRÊA, R. Carl Sauer e Denis Cosgrove: a Paisagem e o Passado. Espaço 

Aberto, Río de Janeiro, v. 4, n. 1, p. 37-46, 2014. 

https://doi.org/10.36403/espacoaberto.2014.2431  

 

COSTA, J. Ensaio sobre Meio Ambiente, Ordenamento Territorial e Escala de Ação 

das Grandes Corporações. A Vale na Estratégia de Conservação da Natureza e 

Desenvolvimento em Carajás. Espaço Aberto, Río de Janeiro, v. 2, n. 1, p. 101-

116, 2012. https://doi.org/10.36403/espacoaberto.2012.2078  

 
DEBORD, G. A sociedade do espetáculo. Trad. Railton Sousa Guedes. Projeto 
Periferia (online), 2003. https://www.ebooksbrasil.org/adobeebook/socespetaculo.pdf  
 
EDUARDO, C.; FELIPPE, M.; SILVA, T. Proposta Metodológica para Mapeamento 
de Relevos Tecnogênicos em Áreas de Desastres Ambientais. Espaço Aberto, Río 
de Janeiro, v. 11, n. 1, p. 5–26, 2021. 
https://doi.org/10.36403/espacoaberto.2021.3847  
 
FELICE, M. A cidadania digital. São Paulo: Paulus, 2021. 
 
FORTUNATO, I. Os saberes de ontem são necessários hoje? Ou como pachamama 
ajuda a pensar a educação planetária. Entretextos - Revista de Estudios 
Interculturales desde Latinoamérica y el Caribe, La Guajira, v. 17, n. 23, p. 96-
109, 2023. https://doi.org/10.5281/zenodo.7868840  
 
FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 
 
HEIDEGGER, M. A questão da técnica. Scientiæ Studia, Sao Pablo, .v. 5, n. 3, p. 
375-398, 2007. https://doi.org/10.1590/S1678-31662007000300006  
 
HEIDEGGER, M. Bauen, Wohnen, Denken. In: HEIDEGGER, M. Vorträge und 
Aufsätze. Trad. Marcia Sá Cavalcante Schuback. Pfullingen: Neske, 1954. 
https://filosofiaepatrimonio.wordpress.com/wp-content/uploads/2017/03/martin-
heidegger-construir-habitar-pensar.pdf  
 
KRENAK, A. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2019. 
 
LATHAM, Alison (ed.). The Oxford Companion to Music. Oxford: Oxford Press, 
2011. 
https://www.oxfordreference.com/display/10.1093/acref/9780199579037.001.0001/a
cref-9780199579037-e-2723 
 
MAUELSHAGEN, F. The ‘Anthropocene’: a case for a climate history of the 
nineteenth and twentieth centuries. Zeithistorische Forschungen / Studies in 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index
https://doi.org/10.36403/espacoaberto.2014.2431
https://doi.org/10.36403/espacoaberto.2012.2078
https://www.ebooksbrasil.org/adobeebook/socespetaculo.pdf
https://doi.org/10.36403/espacoaberto.2021.3847
https://doi.org/10.5281/zenodo.7868840
https://doi.org/10.1590/S1678-31662007000300006
https://filosofiaepatrimonio.wordpress.com/wp-content/uploads/2017/03/martin-heidegger-construir-habitar-pensar.pdf
https://filosofiaepatrimonio.wordpress.com/wp-content/uploads/2017/03/martin-heidegger-construir-habitar-pensar.pdf
https://www.oxfordreference.com/display/10.1093/acref/9780199579037.001.0001/acref-9780199579037-e-2723
https://www.oxfordreference.com/display/10.1093/acref/9780199579037.001.0001/acref-9780199579037-e-2723


                                                                      

Estação Científica - Centro Universitário Estácio Juiz de Fora . 

v. 20. nº 35, JUL/DEZ., 2025. 

 

 
59 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index 

 

Contemporary History, Reino Unido, v. 9, n. 1, 2012. https://zeithistorische-
forschungen.de/1-2012/id=4596#en  
 
NAVARRO, E. A Terra sem Mal, o paraíso Tupi-Guarani. Cultura vozes, São Paulo, 
n. 2, p. 61-71, 1995. 
 
RODRÍGUEZ, M. E. Saberes ancestrales - ecosofía: re-ligajes decoloniales 
planetario. Rev. Pemo, Ceará, v. 6, e10821, 2024. 
https://doi.org/10.47149/pemo.v6.e10821. 
 
RODRÍGUEZ, M. E.; FORTUNATO, I. La complejidad de la Tierra-patria y la 
deconstrucción rizomática: pinceladas de la Educación Ecosófica Planetaria. Ens. 
Saúde e Ambient, Niterói, RJ, v 15, n. 2, p. 196-210, 2022. 
 
SOCIEDADES BÍBLICAS UNIDAS. Santa Biblia. Caracas: Versión Reina-Valera, 
1960. 
 
STAROBINSKI, J. É possível definir o ensaio? Remate de Males, Campinas, SP, v. 
31, n. 1-2, p. 13-24, 2011. https://doi.org/0.20396/remate.v31i1-2.8636219 
 
 

 

 
 

 
Artigo apresentado em 25/11/2025 
Aprovado em 05/12/2025 
Versão final apresentada em 10/12/2025 

 
Editora chefe: Carla Cardi Nepomuceno de Paiva. 
 
 
 
 

Este é um artigo de acesso aberto distribuído sob os termos da Licença de Atribuição Creative Commons. 

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2012/id=4596#en
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2012/id=4596#en
https://doi.org/10.47149/pemo.v6.e10821
https://doi.org/0.20396/remate.v31i1-2.8636219

