Estacao

o Cientifi Ca ISSN 1809-046X

Artigo de reflexao Link do doi: https://doi.org/10.5281/zenodo.18332286

¢ SERIA POSIBLE HABITAR UNA TIERRA SIN MAL? UN ENSAYO SOBRE
HEIDEGGER EN EL ANTROPOCENO

WOULD IT STILL BE POSSIBLE TO INHABIT A LAND WITHOUT EVIL? AN
ESSAY ON HEIDEGGER IN THE ANTHROPOCENE

Ivan Fortunato
Milagros Elena Rodriguez 2

RESUMEN

Este articulo propone una reflexion sobre las formas de habitar la Tierra en tiempos
de hiperconectividad, crisis ambiental y estetizacion de la vida. A partir de una
metodologia errante, guiada por la metafora de la fuga, se recorren caminos entre el
pensamiento de Heidegger, el mito guarani de la Tierra sin Mal y las criticas a la
racionalidad técnica. Desde la nocion de Antropoceno/Capitaloceno, se destaca la
dimension colonial y extractivista de la actual crisis ecoldgica. La narrativa busca
tensionar las légicas lineales del conocimiento y sefialar cosmologias del Sur que

proponen formas mas éticas, sensibles y enraizadas de estar en el mundo.

PALABRAS-CLAVE: Habitar; Tierra sin Mal; Antropoceno; Capitaloceno;
metodologia errante.

ABSTRACT

This article proposes a reflection on the ways of inhabiting the Earth in times of

hyperconnectivity and the aestheticization of life. Drawing on an errant methodology

Autor corresponde: lvan Fortunato, ivanfrt@yahoo.com.br

1 Instituto Federal de Sao Paulo (IFSP), campus Itapetininga, Sdo Paulo, Brasil.
2 Universidade de Oriente (UDO), Cumana, Sucre, Venezuela.

44

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index Estacao Cientifica - Centro Universitario Estacio Juiz de Fora -v.
20. n° 35, JUL./DEZ., 2025.


https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index
https://orcid.org/0000-0002-1870-7528
https://orcid.org/0000-0002-0311-1705

Estacao

&|Cientifica

guided by the metaphor of escape, it navigates paths between Heidegger’s thought,

the Guarani myth of the Land without Evil, and critiques of technical rationality.
Through the lens of the Anthropocene/Capitalocene, the colonial and extractivist
dimensions of the current ecological crisis are highlighted. The narrative seeks to
challenge linear logics of knowledge and point toward Southern cosmologies that

propose more ethical, sensitive, and grounded ways of being in the world.

KEYWORDS: Dwelling; Land without Evil; Anthropocene; Capitalocene; Errant
Methodology.

PRELUDIO, O UNA BREVE INTRODUCCION A LO QUE SE PRETENDE
DESARROLLAR

Este articulo examina los mitos y las narrativas del Sur en la comunicacién
ambiental, en dialogo con las formas digitales contemporaneas de existencia en el
mundo. Al integrar estas dos dimensiones, buscamos reflexionar sobre como las
cosmologias ancestrales y los conocimientos no hegemonicos pueden cuestionar y
enriquecer los debates contemporaneos sobre la mediacion tecnoldgica en nuestras
relaciones con la Tierra.

Asi, proponemos una aventura epistemoldgica itinerante, que parte del
concepto de habitar (wohnen), propuesto por Martin Heidegger (1954), para
redescubrir, en el contexto digital y virtualizado de nuestro tiempo, los caminos hacia
la Tierra sin Mal (Clastres, 1978; z\asNavarro, 1995). Se trata de una busqueda de
otros modos de existencia y de relacién con el entorno, guiados por narrativas que
resisten y subvierte la lI6gica del progreso lineal y la colonialidad del conocimiento.
Consolidamos esta aventura a través del ensayo, una forma de produccién de
conocimiento probablemente iniciada por Michel de Montaigne, en la que “el ensayista
debe ponerse a prueba” (Starobinski, 2011, p. 19). Aunque no es muy comun, a veces
algunos investigadores se atreven a ensayar (Costa, 2012; Corréa, 2014). Esto
porque el ensayo es un modo de resistencia decolonial en medio de las metodologias
opresivas; y se da en escenarios de motivacion personal de los autores; pero sin

embargo cientifica.

Estacgao Cientifica - Centro Universitario Estacio Juiz de Fora -

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index
v. 20. n° 35, JUL/DEZ., 2025.

45


https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index

Cientifica

Asi, el objetivo de este ensayo es presentar una perspectiva sobre como una

ecologia ancestral, arraigada en las cosmologias del Sur, puede ofrecer caminos
hacia formas mas saludables, sensibles y respetuosas de habitar la Tierra en tiempos
de hiperconectividad, gobernanza algoritmica y hegemonia simbdlica de las redes
sociales.

Para lograr el objetivo propuesto, se adopté en un enfoque ensayistico y
exploratorio, basado en referencias interdisciplinarias que conectan diferentes
campos de las humanidades y las ciencias sociales. Al igual que escritos anteriores
(Rodriguez; Fortunato, 2022; Fortunato, 2023), este articulo adopté un caracter
reflexivo y experimental.

La naturaleza reflexiva y experimental nos lleva a una profunda reflexién sobre
las ideas que consultamos en los autores y sus contribuciones, sin la ceguera
epistemologica de actuar a la luz de ideas que puedan ser contradictorias con la
salvaguarda de la vida. Asi, habitar con la muerte de la vida, la destruccion del
planeta, y la decadencia de nuestros congéneres es no existir. En el caso, por
ejemplo, de nuestro inmenso patrimonio natural, la presencia humana puede significar
su alteracién y, por lo tanto, su salvaguarda estaria en riesgo; esta presencia debe
ser de preservacion, sin transformar el habitat natural.

La eleccion de lo que se ha denominado una perspectiva epistemologica
errante busca, precisamente, abrir espacio para los conocimientos ancestrales y las
cosmologias del Sur, en conjuncién con los desafios contemporaneos de la era digital.
Asi, la narrativa desafia las logicas lineales de produccion de conocimiento,
especialmente aquellas moldeadas por la racionalidad técnica y los sistemas de
mediacion digital (como algoritmos, plataformas e infraestructuras digitales), que
filtran, organizan y ejecutan el conocimiento en la época contemporanea. Con el
apoyo de referencias interdisciplinarias, el objetivo lleva a construir significados a
partir de los cambios conceptuales y la interrelacion de ideas y cosmologias.

Ademas, nos inspiramos en la estructura de la fuga musical que, segun The
Oxford Companion to Music (Latham, 2011), designa una composicion en la que tres
0 mas voces entran sucesivamente, cada una “persiguiendo” metaféricamente a la

anterior. Asi, la fuga en este texto funciona como una metafora para proponer una

Estacgao Cientifica - Centro Universitario Estacio Juiz de Fora -

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index
v. 20. n° 35, JUL/DEZ., 2025.

46


https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index

Estacao

&|Cientifica

conversacion entre autores de diferentes campos, en la que cada voz retoma y

desarrolla el tema que, metaféricamente, experimenta la contemporaneidad.

De este modo, el texto se despliega en una (re)lectura del habitar
heideggeriano en contraste con la busqueda de la Tierra sin Mal. También esboza
una breve incursion en el Antropoceno con el objetivo de comprender como un habitar
digital puede vincularse con la Tierra sin Mal.

Al final, se espera que este escrito contribuya a la expansion de epistemologias
que nos permitan sofar y construir otros modos de existencia, preguntandonos, sin
pretensiones de una respuesta definitiva: ¢seria aun posible habitar una Tierra sin
Mal, o ésta se ha vuelto meramente Instagrameable? Es decir, ; Estamos hablando
de un territorio para ser vivido, o ha sido reducido a una imagen pensada para ser

compartida en las redes sociales?

ESCAPE, ;O QUE PASARIA SI HEIDEGEER SUPIERA QUE ES POSIBLE
HABITAR UNA TIERRA SIN MAL?

Habitar, tal como lo entendia Martin Heidegger, no es simplemente vivir u
ocupar un espacio fisico. Es, mas bien, una experiencia ontolégica, una forma de
estar en el mundo que se realiza mediante una interaccion cuidadosa con nuestro
entorno. En su famoso ensayo “Bauen, Wohnen, Denken”, traducido como “Construir,
Habitar, Pensar’, Heidegger (1951) propone que la auténtica construccién no se limita
a erigir muros, sino que surge del habitar, es decir, de una interaccion significativa
con el espacio, el tiempo y los demas.

Heiddeger (1951, p. 1) escribié que “construir no es, en sentido estricto, un
mero medio para habitar. Construir ya es, en si mismo, habitar”. Esto significa que el
acto de construir solo adquiere sentido cuando se basa en la experiencia de habitar,
es decir, en una interaccion cuidadosa con el mundo. De este modo, el autor atribuye
al verbo “habitar” una profundidad existencial, ética y poética que la cotidianidad
técnica y funcionalista de la modernidad ha vaciado.

Esta critica del mundo técnico se profundiza en La pregunta por la técnica,
texto en el que Heidegger (2007) distingue la técnica como simple instrumento (medio

para un fin) de su “esencia”, a la que llama Gestell. Es un modo de revelacion que

Estacgao Cientifica - Centro Universitario Estacio Juiz de Fora -

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index
v. 20. n° 35, JUL/DEZ., 2025.

47


https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index

Cientifica

desafia y requisa el mundo como mero acervo de recursos, transformando todo,

incluidos los seres humanos, en subsistencia. “La técnica no es lo mismo que la
esencia de la técnica [...] Por lo tanto, la esencia de la técnica tampoco es técnica en
absoluto” (Heidegger, 2007, p. 375).

Pero, una vez mas, nos preguntamos: ¢ seria posible que los humanos vivieran
sin construir de forma éticamente responsable, para no degradar el patrimonio
natural? ;Han comprendido los humanos que, al crear, el acto de habitar y vivir se
basa en la naturaleza, siendo la naturaleza misma, y que transformarla conduce a la
destruccion?

Sabemos que habitar y construir se han confundido y se han llevado a cabo
con base en la logica de la conquista de la naturaleza. Este es un concepto antiguo,
impuesto por los invasores con base en su cosmovision de la muerte. Conquistar para
masacrar; lo mismo que ya habian hecho en Africa, en sus propios continentes, y
luego impuesto en este lado del planeta, en una violencia epistémica en la que
conquistar se convierte en sindbnimo de destruir. ; Nos ha quedado, como legado de
la colonizacion global, la idea de que habitar es conquistar? La respuesta puede no
ser muy alentadora.

Desde esta perspectiva, la tecnologia moderna no es una mera extension de
nuestra capacidad productiva, sino una estructura ontolégica que configura la forma
en que la realidad se nos presenta. Asi, mientras que habitar requiere “cuidado”, una
escucha atenta del mundo, el imperio de la tecnologia impone una légica de
extraccion, control y lucro; este es el fin ultimo de la l6gica de conquista establecida
por la colonizacién. Asi, se pierde la dimensidn del habitar poético, que implica
pertenencia, apertura al misterio y cohabitacion con lo sagrado.

Habitar se convierte asi en una forma esencial de estar en el mundo. Es
involucrarse en una relacion de pertenencia con la Tierra, entendida como aquello
que sustenta y cobija. Habitar es cuidar lo cercano, construir en el sentido de
preservar, proteger y hacer surgir el significado en el encuentro entre el cielo, la tierra,
los mortales y lo divino. Esto es lo que Heidegger (1951) llama cuadratura, que es la
estructura fundamental del habitar.

Juntos, los cuatro polos de la cuadratura forman un tejido relacional que

sustenta la existencia humana en su totalidad. La tierra es aquello que sustenta, nutre

Estacgao Cientifica - Centro Universitario Estacio Juiz de Fora -

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index
v. 20. n° 35, JUL/DEZ., 2025.

48


https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index

Cientifica

y cobija, pero también aquello que necesita ser cuidado, no dominado. El cielo

representa el tiempo ciclico, el misterio de lo que trasciende la razon, la alternancia
de las estaciones y el horizonte del infinito. Los mortales son humanos en su condicion
finita, aquellos que saben que moriran y, por lo tanto, son capaces de cuidar. Los
divinos, finalmente, son aquellos que se refieren a lo sagrado, a aquello que excede
el control técnico y nos obliga a reconocer nuestras limitaciones y a reverenciar la
vida.

En este sentido, la experiencia plena del habitar, segun Heidegger (1951), se
logra en el equilibrio de la cuadratura, cuando ninguna dimensién suprime a la otra.
Sin embargo, el filésofo aleman observa que el mundo moderno ha promovido la
disolucion de esta cuadratura, a medida que la tecnologia moderna y la racionalidad
instrumental han alterado este equilibrio. Hemos dejado de habitar poéticamente y
hemos comenzado a ocupar, explotar y automatizar. El mundo se ha convertido en
un objeto de manipulacién, y nosotros, los humanos, somos trabajadores de un
sistema que lo transforma todo en datos, recursos, mercancias o contenido.

Lo que Heidegger (1951) denuncio, y que sigue siendo tan actual como
urgente, es que al olvidar el ser, también olvidamos el habitar. Perdemos el sentido
de pertenencia y cuidado; el cuidado de uno mismo, de los demas y del mundo
habitado. En lugar de estar en el mundo, nos volvemos contra él, o por encima de él,
sosteniendo una logica de separaciéon y dominacion. Este olvido del ser es, en
esencia, una ruptura con la propia condicién humana. Pues lo que nos hace humanos
no es la capacidad de controlar, sino la apertura al misterio, la sensibilidad hacia los
demas, la capacidad de cuidar.

He aqui, entonces, preguntas imperiosas: ;Qué pasaria si Heidegger supiera
que, en el Sur Global, existen pueblos que nunca han dejado de habitar una Tierra
Sin Mal? ;Qué existen cosmologias que nunca han disociado el cielo de la tierra, lo
vivo de lo muerto, lo visible de lo invisible? ;Qué existen mitologias que no han
sucumbido a la tecnologia ni a la colonizacion ontologica y epistemoldgica del
Occidente moderno?

Habitar seria entonces lo opuesto a colonizar, pues implica respetar el tiempo
del mundo, el ritmo de las estaciones, la fragilidad de la vida. Esto es lo que los
pueblos indigenas siempre han sabido: que no estamos en la Tierra, sino con ella.

Estacgao Cientifica - Centro Universitario Estacio Juiz de Fora -

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index
v. 20. n° 35, JUL/DEZ., 2025.

49


https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index

Cientifica

Que no caminamos sobre un paisaje, sino entre fuerzas que nos preceden, nos

permean y nos trascienden.

Habitar es vivir de la naturaleza, de su alimento y refugio, de la forma en que
acoge a seres sin seres, en su conquista que es la colonizacién, diciéndole a la
naturaleza cémo cobijarlos. Pero ¢ es posible comprender esta belleza de las acciones
de la naturaleza si no creemos en la creacion de Dios que acomoda la tierra para que
los seres vivan? ¢ Si no hay un respeto urgente, sin el cual no podriamos habitar? Ya
sabemos que, bajo las religiones que apoyan la masacre en nombre de la invasion,
no podemos comprender esto.

Pero, desde el respeto al orden de la creacion, si; pues podemos comprender
que la naturaleza, la tierra, precedio al ser, y que, por amor a ella, se preparo para
vivir no mediante la conquista, sino mediante un habitar respetuoso, conscientes de
que, sin este hogar, este refugio, este alimento, no podemos existir. Esta es una
perspectiva social, ambiental y espiritual que Raimon Panikkar llama ecosofia: el arte
de habitar el planeta. “La ecosofia va mucho mas alla de la vision de la Tierra como
un ser vivo; nos revela la materia como un factor de la realidad tan esencial como la
conciencia o lo que solemos llamar lo divino” (Panikkar, 2005, p. 202).

Esta sabiduria se expresa, entre otras cosas, en la Tierra Sin Mal. Como la
describe Helene Clastres (1978), esta Tierra constituye uno de los mitos centrales de
la cosmologia guarani. Lejos de referirse a un paraiso trascendente o a una utopia
inalcanzable, es una realidad buscada activamente en la vida, en esta vida habitada
en, sobre y con la Tierra.

Esto significa que la Tierra sin Mal no es un mas alla, sino un mas alla. Es decir,
no se proyecta tras la muerte, sino que se inscribe en la vida cotidiana como un
horizonte al que se llega mediante la accidn ritual, el canto, la danza y la escucha de
los suenos. La busqueda constante de la Tierra sin Mal revela una morada en
constante cambio, pero también en armonia con las fuerzas vivas del mundo.

Cuando hablamos de una Tierra sin Mal es porque reconocemos que los males
de la Tierra vienen de los seres humanos, quienes son los portadores del mal que
empiezan por querer moldear la naturaleza, la Tierra que es primera en la creacion,

a ellos y primero a sus caprichos de explotacion y luego a hechos mas insdlitos que

Estacgao Cientifica - Centro Universitario Estacio Juiz de Fora -

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index
v. 20. n° 35, JUL/DEZ., 2025.

50


https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index

Cientifica

impone el globalismo, como la propia alteracion de la naturaleza del ser humano que

llevan dentro de si.

Segun Eduardo Navarro (1995), la Tierra sin Mal, conocida como Yvy Mara-e'y
por los guaranies, es una religion sin panteon ni teologia, en la que se puede entrar
fisicamente, ya que la muerte no es condicidon necesaria para alcanzar el paraiso.
Esto nombre indica una forma ideal de existencia, de bienestar colectivo, anterior a la
corrupcion técnica del mundo actual, que también podria traducirse como “tierra sin
imperfecciéon”, “tierra sin maldad” o “tierra incorrupta”.

La Tierra sin Mal, explica Navarro (1995, p. 65), tiene “existencia geografica y
realizacion historica”. No es un paraiso mitico en el mas alla, sino un lugar posible en
esta vida. Es una construccion concreta y colectiva que expresa el deseo de otras
formas de vida, lejos de la guerra, el hambre, la esclavitud y las rupturas impuestas
por la colonialidad.

De un trocito de esta Tierra sin Mal en una playa virgen, perfecta y
absolutamente incontaminada, una de las pocas que podemos visitar. Sin embargo,
a medida que se construyen edificios y hoteles en las cercanias, sus aguas se
contaminan rapidamente por los residuos toxicos que llegan rapidamente. Aguas que,
aunque no nos demos cuenta, ya estan contaminadas por la interaccion de todo el
planeta con ellas, lo que, dada su complejidad, ya ha tenido un impacto en ellas.

Navarro (1995) observa que el acceso a esta Tierra se guia por suefios,
visiones y cantos, y que estos se consideran una guia espiritual que guia los caminos
de quienes la buscan. No se trata, por lo tanto, de un destino territorial por conquistar,
sino de una dimension de la existencia que se realiza en movimiento y en escucha
del mundo. La Tierra sin Mal, en este sentido, es una practica de habitar que se opone
al sedentarismo y a la légica del control y la dominacién.

La Tierra Sin Mal es, por lo tanto, una categoria ontolégica y politica que
expresa una forma de estar en el mundo donde el habitar es inseparable de la libertad
y la comunion con el tiempo de la Tierra. Rechaza la separacion entre el mundo
humano y el natural, entre el cuerpo y el espiritu, entre vivir y sofar. Desde esta
perspectiva, el habitar guarani se opone a la colonizacion: no se trata de ocupar,
dominar ni extraer, sino de caminar con la Tierra, convivir con otros seres y construir

una vida donde el bien comun no sea una abstraccion, sino una practica cotidiana.

Estacgao Cientifica - Centro Universitario Estacio Juiz de Fora -

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index
v. 20. n° 35, JUL/DEZ., 2025.

51


https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index

Cientifica

Por lo tanto, es posible afirmar que la Tierra Sin Mal no es un pasado perdido

ni un futuro inalcanzable, sino un poder que resiste en el presente. Resiste en los
conocimientos, las memorias y las practicas ancestrales que no han sido aniquiladas.
Ademas, no es un lugar fijo, sino una forma de caminar, de sembrar, de escuchar,
quizas similar a lo que Heidegger (2007) buscaba al proponer una existencia abierta,
pero que no logro reconocer en la tecnologia.

Asi, proponer el redescubrimiento de la Tierra sin Mal en el pensamiento
heideggeriano también implica reconocer y desafiar los limites de este horizonte.
Traslada la ontologia mas alla de sus fundamentos europeos, abriéndola a las
cosmologias del Sur Global y a las exigencias de una critica decolonial.

De esto surgen varias preguntas: ;como puede el habitar heideggeriano
interactuar con modos de existencia que no han sido devastados por la modernidad
tecnolégica? ;Coémo podemos tender puentes entre la cuadratura y la sabiduria
ancestral? ; Como podemos reconocer que la escucha, la finitud y el cuidado siempre
han estado presentes en las cosmologias indigenas y que son claves para un habitar
aun posible?

No es nuevo, como sefialé Guy Debord (2003) en 1967 en su manifiesto La
sociedad del espectaculo, que la experiencia vivida sea sustituida por imagenes que
crean una supuesta forma de habitar el mundo. Vivir es actuar, lo cual implica una
curaduria del yo que deja de habitar para desplegar una personalidad protagonista
que tiene el planeta como telén de fondo y a otros como actores secundarios.

Baudrillard (1991, p. 8) profundizaria aun mas esta reflexién al sugerir que ya
no vivimos entre imagenes que representan la realidad, sino entre simulacros. Es
decir, entre imagenes que simulan, que inventan una realidad que nunca existio; “una
realidad sin origen ni realidad: hiperreal”. En la era actual, marcada por la hegemonia
simbdlica de las redes sociales, la gobernanza algoritmica y la estetizacién de la vida,
esto sugiere que la experiencia de habitar tiende a diluirse en simulacros, que no son
mas que apariencias y espectaculos.

Regresar a Heidegger (1951; 2007) en este contexto es, por lo tanto, un gesto
ambiguo. Por un lado, nos ofrece una poderosa critica de la racionalidad técnica y
una invitacién a escuchar y a ser cuidadosos. Por otro, nos obliga a reconocer los

limites de una filosofia que, si bien radical, no escapa a las sombras del

Estacgao Cientifica - Centro Universitario Estacio Juiz de Fora -

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index
v. 20. n° 35, JUL/DEZ., 2025.

52


https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index

Cientifica

eurocentrismo. El reto reside en cruzar estos limites, en hacer de la filosofia un cruce,

un punto de encuentro entre saberes. De ahi la pregunta, como ejercicio poético y
politico: ¢ Seria aun posible habitar una Tierra sin Mal, o se ha vuelto simplemente
fotografiable en Instagram?

Sin embargo, parece que vivir el presente es una puesta en escena continua,
un montaje, una ficcion. La casa como vivienda se ha convertido en escenario; la
comida, los eventos, las experiencias... todo se ha vuelto contenido efimero, que dura
segundos y expira en un dia. La Tierra, que durante siglos dejé de ser considerada
madre, tierra sagrada o fuente de recursos, ahora se trata como un telén de fondo
para selfis, reducida a un telén digital para una existencia que se desvanece en
stories, likes e interacciones (igualmente fugaces).

Esta reduccion es un sintoma profundo de un paradigma civilizatorio que
separa a los humanos de la naturaleza, como si esta existiera para servirles y, como
se ha sefialado recientemente, para ser preservada y asi crear una supuesta
sostenibilidad ambiental. En este contexto, la tecnologia, que podria ser una
mediacién de cuidado y comunion, se instrumentaliza para expandir el control (y la
venta) de los recursos naturales, pero no para expandir el vinculo original que
tenemos con el planeta habitado.

Seria ilusorio pensar que, si las tecnologias creadas por el hombre manipularan
a los propios humanos, no harian lo mismo con la naturaleza; sin duda lo harian.
Ademas, sabemos que los instrumentos utilizados para la conquista llevan las
intenciones de quienes oprimen, quienes inducen la destruccion de la Tierra al intentar
habitar otros planetas. Las acciones de los opresores y los oprimidos que no
despiertan sus conciencias son la locura llevada a su maxima expresion. Este es un
anhelo Freiriano que debemos reexaminar en nuestra practica (Freire, 1987).

Es dentro de esta légica que se arraiga una peligrosa division entre ser humano,

técnica y entorno. Como advierte Massimo Di Felice (2021):

[...] la idea del hombre separado del medio ambiente y autdbnomo en relacion
con la tecnologia nos parece no sélo insostenible, sino incluso peligrosa, ya
que se presenta claramente, como supuesto filoséfico, como una de las
principales causas de la actual crisis ecoldgica y del inicio de la nueva era

geoldgica denominada Antropoceno (Felice 2021, p. 5).

Estacgao Cientifica - Centro Universitario Estacio Juiz de Fora -

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index
v. 20. n° 35, JUL/DEZ., 2025.

53


https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index

Cientifica

En esta era denominada Antropoceno, los autores Eduardo, Felippe y Silva
(2021, p. 7) afirman que “los cambios provocados por las actividades humanas son
considerados tan intensos que muchos investigadores los igualan o incluso los
evaluan como superiores a las fuerzas de transformacion de la propia naturaleza”.

Pero el Antropoceno presenta una vaguedad; implica una retérica basada en
las mismas concepciones, en ultima instancia coloniales, que el poscolonialismo, que
busca descolonizar en el corazén mismo del colonialismo, pero nos deja en el Sur
atrapados en la misma minimizacién y opresién. Sabemos que el cambio global
antropogénico es, de hecho, una consecuencia de la relacion explotadora de la
modernidad con la naturaleza como proyecto colonial, pero la idea del Antropoceno
exige mas del propio capitalismo para transformar la historia en su conjunto
(Mauelshagen, 2012).

Para Eduardo Barcelos (2024), el concepto de Antropoceno surge de la idea
de que la humanidad se ha convertido en una fuerza geoldgica capaz de modificar
profundamente los sistemas naturales del planeta, provocando una crisis ambiental
generalizada. Esta nocién, explica el autor, si bien plantea una importante critica a la
escala e intensidad de las acciones humanas en el contexto de la crisis ecoldgica,
cae en una trampa: diluye las desigualdades histéricas, politicas y econdmicas que
estructuran el mundo y sus modos de destruccién. En otras palabras, atribuye una
culpabilidad homogénea y abstracta a la humanidad.

Esta trampa conceptual termina generalizando y culpabilizando a todos los
seres humanos por igual de la actual crisis ambiental. En contraste, explica Barcelos
(2024), el concepto de Capitaloceno ofrece una clave analitica mas convincente al
ubicar la crisis ambiental en el marco del capitalismo como proyecto histérico
especifico y su logica de explotacién, mercantilizacién de la vida y colonizacién (de
personas, culturas y naturaleza).

Segun Barcelos (2024, p. 404), hablar del Capitaloceno significa, por lo tanto,
rechazar la idea de que “no hay alternativas”. Es reconocer que la crisis ecoldgica no
proviene de una esencia humana destructiva, sino de decisiones politicas y
econdmicas tomadas por sujetos historicos concretos, cuyos intereses se entrelazan

con el mantenimiento de un sistema que se beneficia de la destruccion. Al situar la

Estacgao Cientifica - Centro Universitario Estacio Juiz de Fora -

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index
v. 20. n° 35, JUL/DEZ., 2025.

54


https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index

Cientifica

critica en la historia, el Capitaloceno nos devuelve la posibilidad de actuar, resistir e

imaginar otros mundos posibles. Esto se debe a que se vuelve posible y relevante
identificar quién se beneficia, quién sufre y quién resiste.

En este sentido, la ruptura entre lo humano y el mundo, fomentada por la Iégica
colonial y las performatividades espectaculares, encuentra su desarrollo mas agudo
en el Antropoceno (0, ¢ Seria mas preciso decir, el Capitaloceno?). No se trata de un
cambio en los ciclos geoldgicos, sino de un cambio epistémico que exige repensar las
formas en que habitamos este planeta, o dejamos de habitarlo para obtener
ganancias y actuar. ¢En qué clase de mundo vivimos? ¢Y qué mundos podemos
construir aun, juntos, si somos capaces de reconectar lo que ha estado separado?

Una posible respuesta seria habitar la Tierra, no solo actuar en ella. Esto
requiere romper con los simulacros, cada vez mas potenciados por algoritmos
virtuales e inteligencias artificiales (supuestas), que nos prometen experiencia, pero

que, en ultima instancia, nos distancian de la cuadratura de Heidegger.

TOCCATA: HABITAREMOS CON UN ARTE SABIO O PERECEREMOS

Vivir con comodidad y seguridad, sin transformacion, ya parece una misién que

ya es demasiado tarde para emprender. Por ello, emerger a la vida con el arte de vivir
deberia ser ahora una vision de recivilizacion. Una renovacion urgente, necesaria y
consciente, en la que podamos vivir en armonia con el planeta y cuidarlo.
No creemos que, tras conquistar con la fuerza y transformar la naturaleza con
devastacion, seamos capaces de reparar lo dafiado. Pero, en medio de esta
destruccién, ;seremos capaces de detener esta aberracion que es la destruccién de
la humanidad al destruir la naturaleza? Sabemos que esto no es una opcién, sino el
unico camino posible para la humanidad.

Asi, en el sabio arte de habitar el planeta, desde su compleja creacion, los
seres humanos debemos redimirnos de los males que nosotros mismos hemos
causado. Comprender que la Tierra clama, responde y advierte sobre esta herida
deberia ser una diatriba dirigida a la humanidad misma, como un llamado a la reflexion

critica sobre nuestra forma de vida.

Estacgao Cientifica - Centro Universitario Estacio Juiz de Fora -

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index
v. 20. n° 35, JUL/DEZ., 2025.

55


https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index

Cientifica

Pero nada de esto es posible mientras los seres humanos elijan vivir vidas

opresivas, obedeciendo la conciencia del opresor y sirviéendole. Nuestras
cosmovisiones han evolucionado con el tiempo, pero la prueba de que seguimos
oprimidos es que, en el fondo, no podemos reemplazar facilmente el conocimiento
que impone la tecnologia por aquel que cuestiona y deconstruye las falsas verdades
sobre la existencia.

En la obra titulada Saberes ancestrales - ecosofia: re-ligajes decoloniales
planetario (Rodriguez, 2024) se presentd diversos impactos descoloniales vy
complejos derivados de la destruccion y la opresién. El texto buscé profundizar en la
ecologia del conocimiento ancestral, entendida como una sabiduria profundamente
espiritual de la Tierra misma, que se revela a los seres humanos cuando la perciben
con amor. Al mismo tiempo, muestra que esta ecologia fue derrotada por la
explotacion y destruccidn de la naturaleza y la humanidad misma por parte del
capitalismo, que genera riqueza para unos pocos y pobreza para la mayoria.

Sabemos que es urgente superar cierta forma de pensar sobre la ecologia, en
la que la ética humana se considera algo normal y no siempre cuestionado. Por
ejemplo, a menudo se cree que explotar la naturaleza forma parte del progreso, sin
considerar las consecuencias. Para cambiar esta perspectiva, necesitamos adoptar
una perspectiva mas amplia y compleja, que considere todo como interconectado.

Ademas, también es importante adoptar el pensamiento decolonial, que va
mas alla de las criticas al colonialismo tradicional y propone cambios reales en
nuestra forma de ver el mundo. Con esto, podemos redescubrir el equilibrio entre la
materia y el espiritu, o entre el cielo, la tierra, los mortales y lo divino. “Reflexionar
sobre el conocimiento ancestral- ecosoéfico que somos nos eleva naturalmente, en
nuestra afectividad cognitivo-afectiva-espiritual, a la sensibilidad debida a nuestras
limitaciones para crear la naturaleza” (Rodriguez, 2024, p. 1).

Sabemos también que la destruccién de la Tierra ha sido consecuencia de las
decisiones del colonialismo global. Pero, en ultima instancia, ¢Quién las pone en
practica? El opresor al que servimos. Aqui reside la belleza de nuestra contribucion:
hacer lo que debemos, incluso en medio de la decadencia, es una cuestion de

conciencia y de vida.

Estacgao Cientifica - Centro Universitario Estacio Juiz de Fora -

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index
v. 20. n° 35, JUL/DEZ., 2025.

56


https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index

Estacao

&|Cientifica

Por lo tanto, redescubrir la Tierra sin Mal no es un regreso nostalgico, sino una

tarea ética y politica: escuchar otras formas de existencia para resistir las l6gicas
coloniales que la deshabitan. Si el Antropoceno/Capitaloceno expone los limites de
un sistema basado en la extraccion y la exhibicion, quizas las cosmologias del Sur
nos recuerden que aun es posible habitar poéticamente, entre el cielo y la tierra, entre
mortales y seres divinos, con los pies en la tierra y nuestros suefios en el mundo. La
pregunta no deberia ser si hay futuro, sino si sabremos (re)habitar el planeta de una
manera que ya no nos obligue a preocuparnos por un posible fin.

Parafraseando a Ailton Krenak (2019), he aqui una idea para posponer el fin

del mundo: recuperar el conocimiento que siempre estuvo presente.

Agradecimientos

El autor da investigagdo agradece a Eduardo Navarro pelo texto que possibilitou
conhecer a Terra sem Mal. La autora cristiana no religiosa agradece a Dios el creador
de los cielos y la tierra su amor infinito, por tenernos aun con vida en medio de la
profunda inhumanidad del ser, que no ha tomado conciencia de tan inmensa gracia
en el sacrificio de Jesucristo. Cuanto anhelo tus maravillas mi Dios amado, Padre de
la tierra-patria, sé de tu palabra cumplida “por tanto, he aqui, volveré a hacer
maravillas con este pueblo, prodigiosas maravillas; y perecera la sabiduria de sus

sabios, y se eclipsara el entendimiento de sus entendidos” (Isaias 29:14).

REFERENCIAS
BARCELOQOS, E. Antropoceno e Capitaloceno. In: CARMO, Valter do. (org.)
Dicionario de Ecologia Politica.

BAUDRILLARD, J. Simulacros e simulagao. Trad. Maria Jodo da Costa Pereira.
Lisboa: Reldgio D’Agua, 1991.

CLASTRES, H. Terra sem mal. Trad. Renato Janine Ribeiro. Sdo Paulo:

Brasiliense, 1978.

Estacgao Cientifica - Centro Universitario Estacio Juiz de Fora -

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index
v. 20. n° 35, JUL/DEZ., 2025.

57


https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index

Estacao

w ] Ve Ll
¢|Cientifica
CORREA, R. Carl Sauer e Denis Cosgrove: a Paisagem e o Passado. Espago

Aberto, Rio de Janeiro, v. 4, n. 1, p. 37-46, 2014.
https://doi.org/10.36403/espacoaberto.2014.2431

COSTA, J. Ensaio sobre Meio Ambiente, Ordenamento Territorial e Escala de Acéo
das Grandes Corporagdes. A Vale na Estratégia de Conservagao da Natureza e
Desenvolvimento em Carajas. Espago Aberto, Rio de Janeiro, v. 2, n. 1, p. 101-
116, 2012. https://doi.org/10.36403/espacoaberto.2012.2078

DEBORD, G. A sociedade do espetaculo. Trad. Railton Sousa Guedes. Projeto
Periferia (online), 2003. https://www.ebooksbrasil.org/adobeebook/socespetaculo.pdf

EDUARDO, C.; FELIPPE, M.; SILVA, T. Proposta Metodolégica para Mapeamento
de Relevos Tecnogénicos em Areas de Desastres Ambientais. Espaco Aberto, Rio
de Janeiro, v. 11, n. 1, p. 5-26, 2021.
https://doi.org/10.36403/espacoaberto.2021.3847

FELICE, M. A cidadania digital. Sdo Paulo: Paulus, 2021.

FORTUNATO, I. Os saberes de ontem sdo necessarios hoje? Ou como pachamama
ajuda a pensar a educagao planetaria. Entretextos - Revista de Estudios
Interculturales desde Latinoamérica y el Caribe, La Guajira, v. 17, n. 23, p. 96-
109, 2023. https://doi.org/10.5281/zenodo.7868840

FREIRE, P. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987.

HEIDEGGER, M. A questado da técnica. Scientize Studia, Sao Pablo, .v. 5, n. 3, p.
375-398, 2007. https://doi.org/10.1590/S1678-31662007000300006

HEIDEGGER, M. Bauen, Wohnen, Denken. In: HEIDEGGER, M. Vortrage und
Aufsatze. Trad. Marcia Sa Cavalcante Schuback. Pfullingen: Neske, 1954.
https://filosofiaepatrimonio.wordpress.com/wp-content/uploads/2017/03/martin-
heidegger-construir-habitar-pensar.pdf

KRENAK, A. Ideias para adiar o fim do mundo. Sdo Paulo: Companhia das
Letras, 2019.

LATHAM, Alison (ed.). The Oxford Companion to Music. Oxford: Oxford Press,
2011.
https://www.oxfordreference.com/display/10.1093/acref/9780199579037.001.0001/a
cref-9780199579037-e-2723

MAUELSHAGEN, F. The ‘Anthropocene’: a case for a climate history of the
nineteenth and twentieth centuries. Zeithistorische Forschungen / Studies in

Estacgao Cientifica - Centro Universitario Estacio Juiz de Fora -
v. 20. n° 35, JUL/DEZ., 2025.

58


https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index
https://doi.org/10.36403/espacoaberto.2014.2431
https://doi.org/10.36403/espacoaberto.2012.2078
https://www.ebooksbrasil.org/adobeebook/socespetaculo.pdf
https://doi.org/10.36403/espacoaberto.2021.3847
https://doi.org/10.5281/zenodo.7868840
https://doi.org/10.1590/S1678-31662007000300006
https://filosofiaepatrimonio.wordpress.com/wp-content/uploads/2017/03/martin-heidegger-construir-habitar-pensar.pdf
https://filosofiaepatrimonio.wordpress.com/wp-content/uploads/2017/03/martin-heidegger-construir-habitar-pensar.pdf
https://www.oxfordreference.com/display/10.1093/acref/9780199579037.001.0001/acref-9780199579037-e-2723
https://www.oxfordreference.com/display/10.1093/acref/9780199579037.001.0001/acref-9780199579037-e-2723

lentifica

Contemporary History, Reino Unido, v. 9, n. 1, 2012. https://zeithistorische-

forschungen.de/1-2012/id=4596#en

NAVARRO, E. A Terra sem Mal, o paraiso Tupi-Guarani. Cultura vozes, Sao Paulo,
n. 2, p. 61-71, 1995.

RODRIGUEZ, M. E. Saberes ancestrales - ecosofia: re-ligajes decoloniales
planetario. Rev. Pemo, Ceara, v. 6, €10821, 2024.
https://doi.org/10.47149/pemo.v6.e10821.

RODRIGUEZ, M. E.; FORTUNATO, I. La complejidad de la Tierra-patria y la
deconstruccién rizomatica: pinceladas de la Educacion Ecosdfica Planetaria. Ens.
Saude e Ambient, Niterdi, RJ, v 15, n. 2, p. 196-210, 2022.

SOCIEDADES BIBLICAS UNIDAS. Santa Biblia. Caracas: Version Reina-Valera,
1960.

STAROBINSKI, J. E possivel definir o ensaio? Remate de Males, Campinas, SP, v.
31, n. 1-2, p. 13-24, 2011. https://doi.org/0.20396/remate.v31i1-2.8636219

Artigo apresentado em 25/11/2025
Aprovado em 05/12/2025
Versao final apresentada em 10/12/2025

Editora chefe: Carla Cardi Nepomuceno de Paiva.

Este é um artigo de acesso aberto distribuido sob os termos da Licenca de Atribuicao Creative Commons.

https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index

Estacgao Cientifica - Centro Universitario Estacio Juiz de Fora -

v. 20. n° 35, JUL/DEZ., 2025. 59


https://estacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/estacaocientifica/index
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2012/id=4596#en
https://zeithistorische-forschungen.de/1-2012/id=4596#en
https://doi.org/10.47149/pemo.v6.e10821
https://doi.org/0.20396/remate.v31i1-2.8636219

